

#### **Document Citation**

Title Le Diable probablement

Author(s)

Source Internationale Filmfestspiele Berlin

Date

Type program note

Language French

German

**English** 

Pagination

No. of Pages 4

Subjects Bresson, Robert (1907-1999), Bromont-Lamothe, Puy-de-Dôme, France

Film Subjects Le Diable probablement (The Devil, probably), Bresson, Robert,

1977

FilmFest<sub>spiele</sub>
Berlin

Frankreich, 1977

Regie: Robert Bresson

# LE DIABLE PROBABLEMENT

Der Teufel möglicherweise **Probably the Devil** 



#### LE DIABLE PROBABLEMENT

Produktion

SUNCHILD Productions SOCIÉTÉ

FRANÇAISE DE PRODUCTION

Produzent

G. M. F. Productions STÉPHANE

TCHALGADJIEFF MARC MAURETTE

Co-Produzent Regie

MICHEL CHANDERLI ROBERT BRESSON ROBERT BRESSON PASQUALINO DE

SANTIS

Schnitt Szenenbild Musik

Drehbuch

Kamera

GEMAINE LAMY ERIC SIMON PHILIPPE SARDE **GEORGES PRAT** 

Darsteller:

Ton

Charles Alberte Michel

Edwige

ANTOINE MONNIER TINA IRISSARI HENRI DE MAUBLANC LAETITIA CARCANO REGIS HANRION

Psychoanalytiker Valentin Buchhändler

NICOLAS DEGUY GEOFFROY GAUSSEN

Kommissar und

ROGER HONORAT VINCENT COTTRELL LAURENCE DELANNOY

LAETITIA MARTINNETI

MARTIN

SCHLUMBERGER

THADEE KLOSSOWSKY MUGUEL IRISSARI NADINE BOYER VIDAL

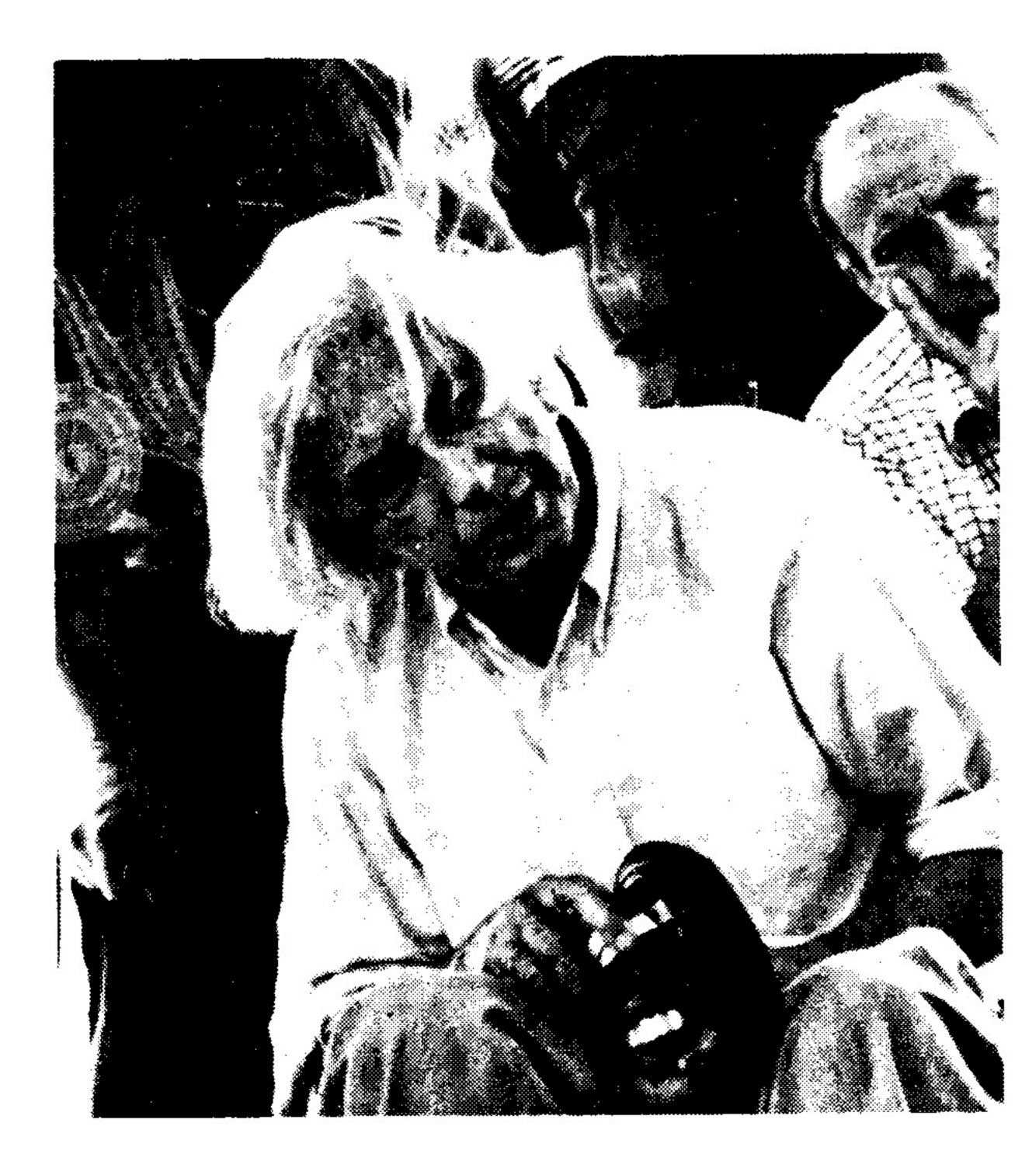
ROLAND DE CORBIAC

DOMINIQUE LYON

Länge: 2600 m, 95 Minuten Format: 1:1,66, Farbe Rechte: G. M. F./Filmédis

Deutscher Verleih: Janus Film, Frankfurt

#### ROBERT BRESSON



Geboren am 25. September 1907 in Bromont-Lamothe (Puy-de-Dôme). Er besuchte das Gymnasium in Sceaux und legte sein "Baccalauréat" in Griechisch, Latein und Philosophie ab. Dann wandte er sich der Malerei zu, um auch diese plötzlich aufzugeben und sich ganz dem Film zu widmen.

### Filmographie:

LES AFFAIRES PUBLIQUES LES ANGES DU PÉCHÉ (DAS HOHELIED DER LIEBE) LES DAMES DU BOIS DE 1945

BOULOGNE (DIE DAMEN VOM BOIS DE BOULOGNE)

JOURNAL D'UN CURÉ DE 1950 CAMPAGNE

> (TAGEBUCH EINES LANDPFARRERS)

UN CONDAMNÉ À MORT S'EST 1956 ECHAPPE

(EIN ZUM TODE VERURTEILTER IST ENTFLOHEN)

PICKPOCKET 1959

LE PROCÈS DE JEANNE D'ARC 1961 (DER PROZESS DER JEANNE D'ARC)

AU HASARD BALTHAZAR 1965 (ZUM BEISPIEL BALTHASAR)

MOUCHETTE 1966

UNE FEMME DOUCE 1969 (DIE SANFTE)

QUATRE NUITS D'UN REVEUR 1970 (VIER NÄCHTE EINES TRÄUMERS)

LANCELOT DU LAC 1974 (LANCELOT, RITTER DER KÖNIGIN)

LE DIABLE PROBABLEMENT (DER TEUFEL MÖGLICHERWEISE)

### Der Regisseur über seinen Film

Was mich dazu veranlaßt hat, diesen Film zu drehen, ist das weltweite Durcheinander, zu dem alles geworden ist. Diese Massengesellschaft, in der es bald keine Individuen mehr geben wird. Diese manische Betriebsamkeit. Diese ungeheuren Akte der Zerstörung, Akte, von denen es einst schien, daß sie uns am Leben erhalten würden. Dann auch diese verblüffende Gleichgültigkeit der Leute.

Eine Gleichgültigkeit, die alle zeigen mit Ausnahme einiger weniger Jugendlicher, die klar sehen, was geschieht. Robert Bresson

### DER TEUFEL MÖGLICHERWEISE -Der unsichtbare Feind

"Qui est-ce donc qui s'amuse à tourner en dérision l'humanité?" "Le diable probablement." ("Wer ist es also, der die Menscheit verhöhnt?" "Der Teufel möglicherweise")

Bresson ist lange als Jansenist beschrieben worden. Seine früheren Filme sind dornige Leidenswege, aus der Dunkelheit zum Licht, durch Leiden zur Erlösung. An der Oberfläche seiner Filme dominieren Schmerz, Grausamkeit und Leiden; aber diese erweisen sich als notwendiges Übel, so notwendig wie der Tod. Sie dienen als Prüfung für jene seltenen Seelen, die den Zustand der Gnade erreichen. Ein Gefühl der Wiedergeburt erfüllt beinahe alle seine Filme bis hin zur SANFTEN (UNE FEMME DOUCE): Ihre kathartischen Schlüsse erscheinen als Siege des Geistes über die irdische und materielle Korruptheit.

Selbst in jenen seltenen Filmen wie EIN ZUM TODE VERURTEILTER IST ENTFLOHEN (UN CONDAMNÉ À MORT S'EST ÉCHAPPÉ), in denen die Hauptfigur eher darum kämpft, am Leben zu bleiben statt zu sterben, erscheint das Überleben mehr wie eine Auferstehung als eine Fortsetzung des bestehenden Zustands. Bressons unorthodoxer Glaube, der oft mit dem Pascals verglichen wurde (der Glaube an ein Leben nach dem Tode als einzige Möglichkeit, einen Sinn in der irdischen Verderbnis zu sehen), wird besonders deutlich in der Frage des Selbstmords. Seine Vorstellung vom Tod als willkommenem Befreier ließ ihn diese gewöhnlich als Todsünde angesehene Tat mit Mitleid, sogar mit Bewunderung betrachten. Bressons Selbstmörder erscheinen eher als Märtyrer denn als Sünder (für MOUCHETTE wie für die FEMME DOUCE ist die Selbstzerstörung die einzige Möglichkeit, einen Zustand der Reinheit zu erreichen, der sonst in ihrem Leben fehlt), aber auch der Tod seiner Märtyrer (z. B. Johanna von Orléans) erscheint nicht weniger selbstgewollt. Gibt man zu, daß Bressons Hauptfiguren fast alle Christus-Figuren sind, muß man auch zugeben, daß seine Vorstellung von Christus die Vorstellung von einem Selbstmörder ist. Seine Christus-Figuren sterben weniger für die Sünden der Menschheit als vielmehr in Antwort darauf, und ihr Martyrium ist der Triumph des Glaubens an ein unsichtbares und unbelegbares Leben im Jenseits.

Trotz seines zunehmenden Alters ist Bressons Verurteilung der Korruption in unserer Welt nicht schwächer geworden. In LANCELOT DU LAC hat er, im übertra-

genen wie im wörtlichen Sinne, die dunkle Vision einer Gesellschaft geschaffen, die ihre eigenen Ideale überlebt hat. Wenn sein Tod auch ebenso selbstgewollt erscheint wie der Mouchettes, so ist Lancelots Tod doch in erster Linie ein Akt der Selbstbestrafung statt eine Erlösung: ein Akt des nostalgischen Glaubens an ein Ideal, an dessen Verrat er selbst mitgewirkt hat. Die Schlußbilder der Gewalt und eines von Leichen gefüllten Waldes boten kein tröstliches Gefühl einer transzendentalen Gnade. Sie zeigten vielmehr die Folgen eines kurzen Glaubensverlustes: Im Bewußtsein der eigenen Unwürdigkeit hilft der beste aller Männer, Lancelot, sich und seine Kameraden zu vernichten, weil sie die angestrebte Gnade nicht erreicht haben. Das Gemetzel am Ende erscheint als ein Aderlaß, der nur die Reinheit der von den Menschen beschmutzten Natur wiederherstellt.

LE DIABLE PROBABLEMENT führt den Pessimismus von LANCELOT DU LAC noch einige Schritte weiter, obwohl er eine Rückkehr zur Form von Bressons früheren Filmen darstellt (z. B. das Streben nach einer persönlichen Erlösung durch den Tod). Dieses Mal ist die Gesellschaft, die ihre eigenen Ideale überlebt hat, unsere eigene (die Pariser Szenerie verbirgt kaum die allgemeine Bedeutung der Anklage), und eines ihrer vielen Verbrechen ist es, daß sie sogar der Natur ihre frühere Reinheit geraubt hat. Die individuellen Grausamkeiten, die die Dornen in der Seite von Johanna von Orléans oder Mouchette darstellten, sind durch Gier und sinnlose Zerstörung von universellen Ausmaßen ersetzt worden. Eine der vier Hauptfiguren des Films ist ein Umweltschützer, und anhand seiner Arbeit präsentiert uns Bresson ein düsteres Verzeichnis kosmischer Sünden: Ganze Gattungen von Pflanzen und Tieren werden durch chemische Verschmutzung ausgerottet, Seehundbabies werden um des Profits willen gequält, eine gefährdete und radioaktive Gattung (der Mensch nämlich) arbeitet an der Entwicklung neuer thermonuklearer Geschosse, die zwanzig Millionen Menschen auf einmal töten können.

Das ist kein Zusammenhang, der der Sorge um das eigene Heil förderlich ist. Es ist auch kein Zusammenhang, der den Glauben an die erlösende Kraft der menschlichen Intelligenz fördert, da diese Intelligenz als untrennbar von dem überwiegend Bösen und Selbstsüchtigen der menschlichen Natur gezeigt wird. Der Fortschritt des menschlichen Wissens, der sich besonders auf dem Gebiet der wissenschaftlichen und technischen Entwicklung zeigt, erweist sich auch als Fortschritt des Bösen. Die Wissenschaft hat versagt: Das Wissen, das sie hervorgebracht hat, beweist die Lernfähigkeit des Menschen, aber die Anwendung dieses Wissens zeigt, daß er nicht gerettet werden kann.

Wie Camelot in LANCELOT DU LAC sind die modernen Institutionen kein Schutz gegen die ansteckende Korruption. Um selber zu überleben, haben die Regierungen wie die Kirchen ihre Ideologien einem Geist alles akzeptierender "Modernität" angepaßt. Der ökumenische Geist verwischt die Artikel des Glaubens; die Regierungen sehen sich von zerstörerischen Gesetzen beherrscht, die sie selbst nicht mehr in der Gewalt haben. Die Rolle der Institution – der Polizei, der Kirche, der Politiker (sie alle spielen in Bressons Film eine Rolle) – ist wie die des Psychiaters, zu dem der Held geschickt wird, um "geheilt" zu werden: Ihre Funktion ist es nicht mehr, die Ubel dieser Welt zu eliminieren, sondern das Individuum zu überzeugen, daß es sie akzeptieren muß.

Das individuelle Gewissen ist ein Anachronismus geworden; dennoch sind einem sensiblen Menschen alle Gruppenaktivitäten verdächtig. Für Charles, die Hauptfigur von LE DIABLE PROBABLEMENT, ist die Politik der studentischen Revolutionäre, die außer der Zerstörung kein klares Programm haben, ebenso falsch wie das zerstörerische System, dessen Produkt sie sind. Für ihn wird "le refus de toutes les politiques" (die Ablehnung aller Politik) die einzig mögliche Einstellung. Da er sich weigert, die ihm zugedachte Rolle im Schulsystem wie in der Verbrauchergesellschaft zu spielen, versucht er, sich "dem außerordentlichen Vergnügen, nichts zu tun" zu widmen. Nur in seinen häufigen sexuellen Kontakten und in seinen komplizierten Beziehungen zu Frauen (besonders zu Alberte und Edwige, den beiden, die versuchen, ihn zu "retten") akzeptiert Charles überhaupt eine Form von Kommunikation. Und am Ende erweisen sich die entschlossenen Bemühungen der beiden Mädchen, sich für ihn zu opfern, als ebenso kompromittierend wie die Bemühungen des Psychiaters, zu dem sie ihn schicken. Charles sieht ein, daß jede "nützliche" Handlung in einer korrupten Welt nur die Korruption fördert und fährt fort mit der angstvollen Suche nach dem eigenen Tod. Den muß er sich schließlich ein passendes Ende in einer materialistischen Gesellschaft – erkaufen.

Zwei Dinge machen den Film DER TEUFEL MÖGLICHERWEISE zu Bressons bisher mutigstem und kompromißlosestem. Erstens ist Charles für uns, wenn nicht auch für seine Freundinnen, der bisher unsympathischste von Bressons Helden. Bresson verstärkt das noch durch seine Methode, nur genaueste, behaviouristische Beobachtungen zur Beschreibung des Innenlebens zu verwenden. In seiner Ablehnung des 20. Jahrhunderts lehnt Charles auch uns, das Publikum, wegen unserer Komplizenschaft mit dieser Gesellschaft ab: Sein Verhalten wie sein Tod sind ein Affront gegen unser eigenes Uberleben. Zweitens sind im Gegensatz zu

Mouchette oder Johanna von Orléans die Quellen von Charles' Leiden unsichtbar allgegenwärtig, aber unsichtbar. Die Wirklichkeit von Hiroshima und Minamata ist in der Bürger- und Künstlergesellschaft von Paris, die er so chevaleresk zurückweist, nicht sofort zu erkennen. Daher ist es leicht, ihn so zu beurteilen, wie es alle Autoritäten von den Eltern bis zur Polizei sicher tun: Als jemanden, dessen Leiden nur phantasierter Selbstbetrug, dessen Nicht-Teilhabe eine Form von absichtlicher Faulheit und dessen Leben eine selbstsüchtige Quelle von Schmerz und Leiden für andere ist. Seine Isolation entspringt offensichtlich der eigenen Wahl, nicht den Umständen.

Der Film DER TEUFEL MÖGLICHERWEISE verlangt von seinem Publikum die Bereitschaft, eine Entwicklung mitzumachen: Von Antipathie (der "Held") über Mitleid (sein Leiden) zu ehrfürchtiger Bewunderung (der Film). Dieses Mitdenken wird noch dadurch erschwert, daß Charles' Tod als Ergebnis einer rein intellektuellen Entscheidung erscheint. Und das Ende des Films wirkt besonders kalt, weil im Augenblick von Charles' letztem, pascal-haftem Wagnis das Gefühl des Zweifels vorzuherrschen scheint. Es gibt keine triumphale Musik, um seinen geistigen Aufstieg hinauszuposaunen. Und falls er, mitten im Satz abgeschnitten, einen Zustand der Gnade erreicht hat, dann ist es eine nihilistische: eher der Tod eines Opfers als der eines Erlösers. Sein Tod erscheint hauptsächlich als Vorzeichen von Millionen nicht selbstgewollter Tode, die unausbleiblich folgen müssen.

"Tu sais comment finissent les civilisations. C'est quand tout devient con à l'accéléré." ("Weißt Du, wie die Zivilisationen kaputtgehen? Wenn alles in Zeitraffer-Tempo verrückt wird.") Jan Dawson



## Der Teufel möglicherweise

Vier junge Menschen in Paris: Alle vier versuchen, gegen die heutige Industrieund Konsumgesellschaft zu rebellieren. Sie lieben sich, und sie lassen einander leiden.

Alberte verläßt Michel, den sie liebt, um in Armut mit Charles zu leben, der glaubt, daß er sie unbedingt braucht. Michel. der sich besessen mit der Frage des Umweltschutzes auseinandersetzt, ist Mitglied in einer Organisation "zur Rettung der Menschheit und der Umwelt". Charles. desillusioniert von der kleinen linken Studentengruppe, der er angehörte, lehnt jede weitere Beschäftigung mit Politik ab, wird zunehmend passiv und hängt Selbstmordgedanken nach. Sein Versuch, neuen Lebenswillen aus der Beschäftigung mit Religion zu gewinnen, schlägt fehl: Die Krisen und Kompromisse einer materialistisch orientierten Kirche ekeln ihn an. Er versucht, neuen Lebenswillen aus physischen Sensationen zu gewinnen: Allmählich zieht er sich von Alberte zurück und nähert sich Edwige.

Eines Tages rettet Charles einen jungen Drogensüchtigen, Valentin, vor der Polizei. Er nimmt ihn mit zu Edwige und pflegt ihn.

Alberte und Edwige überreden Charles. einen bekannten Psychoanalytiker aufzusuchen. Nervös und überreizt offenbart sich Charles dem Arzt: Seine Kindheitserlebnisse, seinen Ekel vor einer Welt, die sich selbst zerstört, seine Schwierigkeiten andere zu lieben, seine Selbstmordversuche, sein Glauben an ein Leben nach dem Tod. Der Analytiker mißversteht ihn völlig, bringt Ursachen und Wirkungen durcheinander und schlägt Charles ironisch vor, es wie die alten Römer zu machen, die sich von anderen beim Selbstmord helfen ließen.

Charles trifft Valentin wieder, der völlig verzweifelt ist, weil ihm Drogen und Geld ausgegangen sind. Valentin ist bereit, Charles gegen Bargeld beim "Selbstmord" zu helfen. Zusammen gehen sie durch dunkle und leere Straßen zum Père-Lachaise-Friedhof. Valentin schießt. Charles Körper sinkt vor dem Grabe von Maurice Thorez zusammen.

## **Probably the Devil**

Four adolescents in Paris, all four in revolt against an industrialised consumer society: they love one another and make each other suffer.

Alberte leaves Michel, whom she loves, to go and live in poverty with Charles, who thinks that he needs her. Michel, obsessed with pollution, is active in a "Save Man and the Environment" organisation. Charles, disenchanted with the small left-wing student group to which he was affiliated, rejects all politics, and becomes increasingly inactive and suicidal. He tries to recover the will to live through religion, but the crises and compromises of the materialist Church disgust him. He tries to regain the will to live through physical sensations: he gradually abandons Alberte for Edwige.

One day, Charles saves Valentin, a young junkie, from the police. He takes him to Edwige's house and tries to nurse him. A few nights later, he takes him to doss down in the Notre Dame cathedral, plays him a record of religious classical music, and tries to make him share the sense of the divine that it inspires in him when there are no priests around. Valentin makes off with the money from the collection boxes. Charles is harassed by the police, then released.

Alberte and Edwige persuade Charles to visit a well-known Freudian psychoanalyst. Tense and overwrought, Charles lays bare his soul to the doctor: his childhood experiences, his disgust at a selfdestructing world, his difficulties in loving other people, his attempts at suicide, his belief in an after-life. The analyst misunderstands, confuses cause and effect, and ironically suggests that Charles should imitate the ancient Romans, who relied on other people in order to commit suicide.

Charles finds Valentin, desperate without either drugs or money. Valentin agrees to help with his "suicide" in exchange for cash. They make their way together through the dark and empty streets to the Père Lachaise cemetery. Valentin pulls the trigger. Charles' body falls at the foot of Maurice Thorez's tomb.

Le Diable probablement

Quatre jeunes gens à Paris essaient de vivre leur révolte contre la société industrielle et de consommation. Ils s'aiment et se font mutuellement souffrir.

Alberte quitte Michel, qu'elle aime, pour s'en aller vivre avec Charles, qui croit avoir besoin d'elle. Michel, hanté par la pollution, est attaché à l'organisation "Pour la Sauvegarde de l'Homme et de l'Environnement". Charles, qui s'est désolidarisé du petit groupe universitaire gauchiste auquel il était affilié, est tombé dans l'inaction et songe au suicide. Il essaie de se raccrocher à la religion, mais l'Eglise en crise le hérisse. Il essaie de se raccrocher à des sensations: il délaisse peu à peu Alberte pour Edwige.

Un matin, Charles sauve des agents Valentin, un jeune drogué recherché par la police. Il l'entraîne chez Edwige pour le faire soigner. Quelques nuits plus tard, il s'enferme avec lui dans la Cathédrale de Notre Dame, où il met un disque de grande musique religieuse et essaie de lui faire partager le sentiment du divin qu'elle lui inspire, loin de la présence des prêtres. Valentin disparaît avec l'argent des troncs. Charles est mollesté au commissariat, puis relâché.

Alberte et Edwige persuadent à Charles de voir un psychanalyste. Excessivement nerveux, Charles s'ouvre au docteur: sur son enfance, sur son dégoût d'un monde en décomposition, ses difficultés d'aimer, ses tentatives de suicide, sa croyance en une autre vie. Le psychanalyste le prend à contresens et lui propose ironiquement de "se faire suicider" à la manière des anciens Romains.

Charles retrouve Valentin, démuni d'argent et de drogue. Valentin accepte de le "suicider" contre des billets de banque. A travers les rues vides et noires, ils grimpent jusqu'au cimetière du Père Lachaise. Valentin tire. Le corps de Charles tombe devant le monument de Maurice Thorez.

Herausgeber:

Internationale Filmfestspiele Berlin 1977

Redaktion:

Jan Dawson, Bodo Fründt

Druck: Ludwig Vogt